
El tratado Las pasiones del alma de Descartes (1649)  
y la ópera metastasiana 

 

   

 
Selección y traducción de textos preliminares 

 
Álvaro Torrente 

José María Domínguez 
 
 

Seminario interno 
Proyecto Didone: The Sources of Absolute Music 

Jueves, 12 de noviembre de 2020 
Plataforma Zoom 

 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

This result is part of the Didone Project that has received funding from the European Research Council 
(ERC) under the European Union's Horizon 2020 research programme, Grant agreement No. 788986 

 

 



  

Didone: The Sources of Absolute Music  ERC Advanced Grant 2017 no. 788986 2 

Textos sobre la expresión de las pasiones en la ópera italiana 

 

1. Marin Mersenne, Harmonie universelle, París, Pierre Ballard, 1636, vol. 2, p. 371. 

«En cuanto a los acentos [en el sentido de entonación sonora o melódica] de la tristeza y del 

dolor [...] son casi los únicos de las arias francesas, en las cuales mezclamos también a veces 

muy a propósito el acento de la alegría, del amor y de la esperanza. Pero los italianos tienen 

más vehemencia que nosotros para experimentar las más fuertes pasiones de la cólera a través 

de sus acentos».  

 
«[Los italianos] representan tanto como pueden las pasiones y los afectos del alma y del 

espíritu [...] con una violencia tan extraña que diríamos que casi están tocados por las mismas 

afecciones que representan al cantar». Ibidem, p. 356. 

2. Charles de Marguetel de Saint-Denis, seigneur de Saint-Évremond, Sur les 
opéras, París, 1676, pp. 100-102. 

«Por la manera de cantar [...] los italianos tienen la expresión falsa, o cuando menos 

exagerada, por no conocer con justicia la naturaleza o el grado de las pasiones».  

3. François Raguenet, Parallèle des Italiens et des Français en ce qui regarde la musique et 
les opéras, Paris, Jean Moreau, 1702, p. 42. 

«Como los italianos son mucho más vivos que los franceses, son mucho más sensibles que 

ellos con las pasiones y las expresan mucho más vivamente en todas sus producciones [...]. 

Ellos imprimen tan bien el carácter en sus arias, que a menudo la realidad no actúa más 

fuertemente sobre el alma [es decir, su canto es mucho más influyente sobre el alma que la 

propia realidad]».  

4. Carta de Alessandro Scarlatti al príncipe Ferdinando de' Medici a propósito del 
Gran Tamerlano, Roma, 29-5-1706, Archivio di Stato di Firenze, Medicio del 
Principato, filza 5903, lett. nº 204, publicada en Mario Fabbri: Alessandro Scarlatti e il 
principe Ferdinando de' Medici, Florencia, Olshki, 1961, pp. 73-74.  

«Con la humildad de mi profundo obsequio, remito a los pies de Vuestra Alteza Real el 

primer acto del Tamerlano, puesto en música. Yo, en atención a los benignísimos y respetados 

mandatos de Vuestra Alteza Real, he tejido la modulación con facilidad circunscrita, 



  

Didone: The Sources of Absolute Music  ERC Advanced Grant 2017 no. 788986 3 

habiendo hecho una mezcla de [cosas] simples para tal compuesto1 y que son: naturaleza, 

belleza y expresión, juntas, [y añadidas a] la pasión con que hablan los personajes. Se trata de 

una reflexión y una circunstancia fundamental para mover y atraer el ánimo del oyente a la 

diversidad de sentimientos que explican los múltiples accidentes de la trama del drama [= de 

la ópera]. Este [drama], en verdad, es si no el mejor de las cosas que he tenido entre las manos 

del [arte] Cómica, por lo menos uno de los más distinguidos e infalibles en cuanto a su buen 

resultado, porque tiene una trama fuerte, manejado con todo el arte posible del [Arte] 

Cómica, y en modo tal que es casi imposible, [incluso] solo leyéndolo, no sentir los 

movimientos de las varias pasiones que contiene. Confieso mi debilidad: en algunas cosas, 

mientras estaba adaptando las notas [al texto], he llorado. 

 Vuestra Alteza Real encontrará espíritu en la música, y, además, toda la sencillez 

posible: nada de melancólico. Y en aquellos lugares, donde parece que un determinado 

portamento [una inclinación hacia lo melancólico] es indispensable, [en realidad] no lo hay, 

y parece [sin embargo] que lo hay. Por lo que basta con que la interpretación [l'andamento] 

se lleve [sia portato] con buen gusto, sin debilitar el arioso. 

 He anotado al comienzo de cada aria el tempo con que debe interpretarse y, en los 

lugares oportunos, los piano y los forte de los instrumentos, que son únicamente el claroscuro 

que hacen agradable cualquier canto y música instrumental».  

5. Carta del libretista Antonio Salvi a Giacomo Antonio Perti, a propósito de la 
ópera Dionisio re di Portogallo, Florencia, 26-10-1709. Las dos cartas se conservan en el 
epistolario de Perti actualmente entre los papeles del padre Martini en el Civico Museo 
Bibliografico Musicale de Bologna y han sido publicadas por Francesco Lora: Nel 
teatro del Principe. I drammi per musica di Giacomo Antonio Perti per la Villa medicea di 
Pratolino, Torino, Abisani Editore, 2016. 

«doy humildísimamente las gracias a la innata amabilidad de Vuestra Señoría que se complace 

en halagarme cada vez más cada vez que ayuda a la señora Ermini; y yo me declaro [por eso] 

cada vez más reconocido [hacia usted]. El año que viene se interpretará de nuevo en Livorno 

el Dionisio y habiendo oído yo que usted tendrá que retocar la partitura para acomodarla a las 

nuevas voces, me tomo la libertad de suplicarle que cambie la última de las arias del acto 

primero que cantará la señora Vienna y que dice Due parti del cuore etcétera. Se prefiere en lugar 

de ésta, un aria rápida, y si es posible, con passaggi estrepitosos de los violines, aunque 

[haciendo esto] el sentimiento [resultante] parezca patético. Pues en verdad yo pretendía que 

 
1 Scarlatti hace un juego de palabras imposible de traducir entre los antónimos «semplici» y «composto». 



  

Didone: The Sources of Absolute Music  ERC Advanced Grant 2017 no. 788986 4 

dicha aria fuese agitada y que mostrase el contraste de dos pasiones en el corazón de Isabella. 

Si encuentra dificultades en el texto, estoy dispuesto a cambiarlo». 

6. Carta del mismo al mismo, Florencia, 7-4-1710, a propósito de Rodelinda, regina 
de' Longobardi representada en Pratolino, septiembre de 1710:  

«el sábado pasado [5 de abril] entregué a nuestro Serenísimo Patrón el Acto Primero de la 

ópera para Pratolino, que supongo que quizá a esta hora tendrá [usted] entre sus manos, 

junto con la nota de todos los actores [= cantantes]. Me tomo la acostumbrada libertad, 

animado por su conocida cortesía de perdonarme la licencia, de comunicarle mi sentimiento 

[al respecto del libreto]. Habiéndome quedado una Ópera de gran fuerza, en que las pasiones 

y los afectos juegan [=importan] mucho y sobre todo el amor, la ternura y el desdén, que [a 

su vez] implican consigo lo patético, a pesar de que en las arias me haya limitado a metros [= 

versos de métrica] y sentimientos más bien cantables y alegros, a pesar [de todo esto] me 

parece que tengan necesidad de que su virtud [= la de usted] las ayude [a estas pasiones y 

afectos], dándoles esa vivacidad y espíritu que no tienen en sí [= por si mismas] y que requiere 

el Moderno Teatro, [dándoles] la expresión en los recitativos como usted acostumbra y su 

bella naturaleza, [dándoles] bizarría y amenidad a los ritornelos y a las arias. Usted conoce 

muy bien la habilidad y las cuerdas [= las notas: quiere decir las notas con las que cada 

cantante se siente mejor] de cada Actor. Se ocupará usted de adaptarles la música, de la misma 

manera como yo me las he ingeniado para adaptarles a cada uno los papeles [= los 

personajes], según su Genio». 

7. Fragmento de la carta de Jommelli al poeta Gaetano Martinelli (Lisboa), 
fechada en Nápoles, 17-10-1769 (transcrita por M. McClymonds, Niccolò Jommelli. The 
Last Years, PhD, University of California, Berkeley, 1978, apéndice VI, nº 7, pp. 610-
617, el fragmento en pp. 612-613. 

«También yo, mi querido amigo, no os maravilléis, me inclino más por la partitura del Vologeso 

que por la del Fetonte. Los afectos y las pasiones tienen, en aquél [Vologeso], mejor luz, mayor 

fuerza y mayor gran naturaleza y verosimilitud, que en éste [Fetonte]. Un hecho Histórico, 

para una Tragedia, es siempre superior a cualquier hecho fabuloso. Persuadíos por esto de 

que todo el efecto que siente y puede sentir cada oyente, lo escucha primero y lo siente el 

compositor de la música, que escribe con Alma y razón. Yo no sé, ni puedo hacerme una 

ilusión que me lleve hasta el grado de pasión que necesito para hacer una música expresiva, 

si el alma mía, por sí misma, no está tocada y no la siente. Mil veces me he encontrado en 

semejantes pasos [i.e., ocasiones] dificilísimos. Es mi absoluto deber no traicionar y expresar 



  

Didone: The Sources of Absolute Music  ERC Advanced Grant 2017 no. 788986 5 

bien las palabras; pero no es ni mi deber ni está en mis fuerzas el poderles dar [a las palabras] 

esa fuerza de sensibilidad y de pasión que por sí mismas, por su naturaleza, no tienen. 

Vencerá por tanto siempre, en la comparación, el Vologeso al Fetonte. Éste es una acción 

fabulosa; y aquella, histórica. Aquél debe tocar y este puede sorprender. En aquel, el corazón 

de los oyentes es todo pasión: en este, es todo admiración. ¿Cuál de las dos tienen más fuerza 

en nosotros? Usted mejor que yo debe saberlo.» 

 

Textos de Metastasio con referencia a Descartes  
y las pasiones del alma 

8. Capítulo inicial de la carta de Metastasio a Marianna Bulgarelli Benti (Roma), 
fechada en Viena, 4-7-1733. Número 55 de la edición Brunelli, Tutte le opere di Pietro 
Metastasio, vol. 3, (Mondadori, 1952, p. 85). 

«¿Queréis sugerirme un tema para la ópera que tengo que empezar? ¿Sí o no? Yo estoy en un 

abismo de dudas. ¡Oh! ¡No os riáis diciendo que la enfermedad está en los huesos, porque la 

elección de un tema merece bien esta agitación y esta incertidumbre! Mi suerte está en que 

hay que decidirse absolutamente, y no hay posibilidad de evitarlo. Si no fuese así, dudaría 

hasta el día del juicio, y después volvería a empezar de nuevo. Leed la tercera escena del acto 

tercero de mi Adriano: observad el carácter que dibuja el emperador de sí mismo, y veréis el 

mío. De esto se entiende que me conozco [a mí mismo] pero no por ello soy capaz de 

corregirme. Esta obstinación de un vicio2, que me atormenta sin darme como recompensa 

ningún placer y que yo comprendo perfectamente sin ser capaz de quitármela de encima, me 

hace reflexionar a veces sobre la tiranía que ejerce nuestro cuerpo sobre el alma. Mi alma, 

discurriendo ordenadamente y reflexionando sabiamente, está convencida de que este exceso 

de dudas son vicios incómodos, tormentosos, inútiles, que incluso dificultan la acción. 

Entonces, ¿por qué [mi alma] no se deshace de ellos? ¿Por qué no realiza las decisiones tantas 

veces tomadas de no querer dudar más? La consecuencia es clara: porque la constitución 

mecánica de esta imperfecta habitación suya3 le hace concebir las cosas con ese color que 

adquieren por el camino antes de llegar a ella, como los rayos del sol parecen a nuestros ojos 

a veces amarillos, a veces verdes, a veces bermejos, según el color del cristal o de la tela que 

atraviesan para iluminar el lugar donde nos encontramos. Y, por tanto, está muy claro que 

 
2 Se está refiriendo a la incapacidad de tomar decisiones, de deshacerse de la duda 
3 Se está refiriendo al cuerpo. 



  

Didone: The Sources of Absolute Music  ERC Advanced Grant 2017 no. 788986 6 

los hombres en su mayoría no actúan por la razón, sino por los impulsos mecánicos, 

adaptando a posteriori con el ingenio las razones, a las obras. Así que quien tiene mayor 

ingenio, se presenta más razonable en su obrar4. Si así no fuera, todos aquellos que piensan 

bien, obrarían bien. Pero nosotros vemos, por lo general, lo contrario. ¿Quién ha examinado 

nunca mejor que Aristóteles la naturaleza de las virtudes, y quién ha sido nunca más ingrato 

que él?5 ¿Quién ha enseñado nunca mejor a despreciar la muerte y quién la ha temido más 

que Séneca?6 ¿Quién ha hablado nunca con máximas más bellas de economía que nuestro 

don Paolo Doria y quién ha consumido nunca su patrimonio más miserablemente que él? 

En resumen: el discurso es cierto y tiene sólidas raíces7; pero no nos afanemos por ver todas 

las ramas, porque se va demasiado lejos. 

9. Fragmentos de la carta de Metastasio a Saverio Mattei (Nápoles), fechada en 
Viena,1-4-1766. Número 1489 de la edición Brunelli, Tutte le opere di Pietro Metastasio, 
(vol. V, p. 382), en la que el poeta recuerda su etapa de aprendizaje en Scalea con el 
filósofo Gregorio Caloprese: 

«esforzándose para instruirme a mi débil edad, me conducía casi de la mano por los vórtices 

del entonces reinante ingenioso Renato [...], y seducía mi curiosidad infantil ora 

demostrándome con la cera, casi jugando, cómo se forman entre las pompas las partículas 

estriadas; ora entreteniéndome admirado con las experiencias encantadoras de la Dióptrica. 

Parece que todavía le estoy viendo afanado en convencerme de que su perrito era en realidad 

un reloj [...] y lo veo todavía reírse cuando, después de haberme tenido durante mucho 

tiempo inmerso en una tétrica meditación haciéndome dudar de todo, se daba cuenta de que 

yo respiraba cuando decía Ego cogito, ergo sum, argumento invencible de una certeza que me 

desesperaba creyendo que jamás la encontraría». 

10. Demofoonte (Viena, 1733), acto III, escena IV, versos 1206-1233. Timante solo, 
convencido de que ha cometido incesto con su "hermana" Dircea: 

 
4 En términos actuales diríamos que la propaganda es más importante que la veracidad de los hechos. Que es 
más fácil vender los hechos cuando se domina la razón o la forma de racionalizarlos y de presentarlos 
(verbalmente, en este caso). 
5 El razonamiento se entiende mejor traduciendo la frase afirmativamente: nadie ha examinado jamás mejor 
que Aristóteles la naturaleza de las virtudes y sin embargo nadie ha sido jamás más ingrato que él; él ha sido 
quien mejor ha estudiado la virtud, pero a la vez el mayor ingrato de la historia. 
6 Nadie mejor que Séneca ha enseñado a despreciar la muerte pero nadie la ha temido más que él. 
7 Metastasio quiere decir que ha seguido cartesianamente el método para alcanzar una certeza clara y distinta: 
la propia duda es su única condición. Probablemente la Bulgarelli le había indicado que se trataba sólo de un 
problema corporal, como sugiere la referencia a la enfermedad de los huesos. El argumento de respuesta 
pretende demostrar que la enfermedad es, realidad, del alma. 

http://www.progettometastasio.it/public/testo/testo/codice/DEMOFOON|P|003


  

Didone: The Sources of Absolute Music  ERC Advanced Grant 2017 no. 788986 7 

«¡Miserable de mí! ¡Qué gélido torrente, [que siento] en el corazón, me está arruinando! ¡Qué 

aspecto negro adquiere mi suerte! Entiendo por fin tantas desventuras: el cielo [los dioses] 

perseguían [condenaban] un himeneo prohibido. Los cabellos en la frente siento que se me 

erizan [por efecto del horror que siente]. ¡El rey es entonces mi padre y mi suegro! ¡Olinto 

es mi hijo y mi sobrino! ¡Dircea mi mujer y mi heramana! ¡Ah! ¡Qué funesta confusión es esta 

de nombres contrarios [incompatibles]! [Hablando consigo mismo:] ¡Huye, huye, Timante! 

A los ojos de los demás, no te expongas nunca más. Todos te señalarán con el dedo [te 

acusarán]. Tú serás la vergüenza del padre decadente: y cuanto, ¡oh, Dios! se hablará de ti. 

Tracia infeliz, aquí tienes a tu Edipo. Verás cómo se renuevan en mí las furias de Argos y de 

Tebas. ¡Ah! Ojalá no te hubiera conocido jamás, Dircea. Aquellos que yo creía ser violencias 

del amor, eran en realidad movimientos de la sangre. ¡Qué infausto día fue aquel en que te vi 

por primera vez! Nuestros afectos: ¡qué horribles recuerdos serán para nosotros! ¡En qué 

objeto tan monstruoso a mí mismo me estoy convirtiendo! Odio la luz: un poco de viento 

me asusta; me parece que al pie tembloroso le falta el suelo; siento que cientos de fulgores 

me aturden alrededor; y leo, ¡oh, dios! esculpido en cada piedra mi pecado.» 

 

La versión de Mozart (KV 77, Milán, marzo 1770) prescinde del comienzo de la escena V 

(versos 1234-1277), en la que llegan Creusa, Demofoonte, Adrasto con Olinto de la mano y 

Dircea, desconocedores del (supuesto) incesto. Todos insisten a Timante en que «mire» al 

niño (llama la atención la cantidad de vocabulario relacionado con la vista, los ojos y las 

miradas), atormentando así más a Timante quien persiste en su creencia. Al final de la escena, 

canta «Misero pargoletto»: «[Parte A:] Miserable pequeñito: no sabes tu destino [= ignoras tu 

destino; desconoces lo que te espera; no eres consciente de lo que te espera]. ¡Ah! No le 

digáis jamás quién era su padre.  [Parte B:] ¡Cómo en un momento, oh dios, todo cambió de 

aspecto! Vosotros fuisteis mi deleite, [y ahora] vosotros sois mi terror [= lo que provoca mi 

terror; la causa de mi terror]». 

 

https://youtu.be/L6sNJbwBFsI

	El tratado Las pasiones del alma de Descartes (1649)  y la ópera metastasiana
	Selección y traducción de textos preliminares
	Textos sobre la expresión de las pasiones en la ópera italiana
	Textos de Metastasio con referencia a Descartes  y las pasiones del alma


